PETIT HISTORIQUE D’UNE RECEPTION MOUVEMENTEE :
DU « POSTCOLONIAL » AU « POST-MODERNE » ?

CHARLES BONN
Université Lyon 2

S'il voulait dépasser honnétement les garde-fous d'un paternalisme
ambigu, le critique étranger que je suis s’est trouvé longtemps, face a la
littérature maghrébine de langue frangaise, dans une situation paradoxale.
Car nul n'entrait ici s'il ne déclinait qui il est. L'observateur ne pouvait rester
neutre. Il était aussitot interpellé, le plus souvent avec véhémence : la parole
dont il est question n’était-elle pas, en effet, celle dans laquelle sous votre
regard, le mien, et tous ceux qui sur nous en cet instant se braquent, I'étre
meéme se jouait ?

Deés ses débuts en tant que phénomeéne de groupe, qu’on peut situer dans
les premiéres années cinquante, la littérature maghrébine de langue francaise
dit I'étre au moyen d’une parole qui s'insurge contre la langue par laquelle
elle est obligée de passer, tout en sollicitant de cette langue et de son lieu une
reconnaissance infinie, dont le désir ne cesse d'étre insatisfait. Le critique
étranger censé représenter cette langue et son regard est alors celui qu'on
récuse, qu'on tue et qu'on séduit, infiniment. Il est le miroir qu'on déteste et
qu'on chérit, indispensable et honni, mais dont I'étre tout entier est engagé
dans son entreprise. « Quand je danse devant toi, Occident, sans me dessaisir
de mon peuple », dit Abdelkebir Khatibi, « sache que cette danse est de désir
mortel » 'l C’est dans cet espace d’une danse que ma pudibonde éducation
alsacienne ne m’avait guére préparé a vivre, moi qui n’ai méme pas fait mon
service militaire en Algérie comme une grande partie de ma classe d’4ge,
que je me suis trés vite retrouvé projeté lorsque j’ai commencé a étudier
cette littérature, au tout début des années ‘70. Or si mon parcours de critique
croise parfois encore des psychodrames intéressants, j’ai I’impression depuis
quelques années que les inévitables malentendus qui subsistent 1d comme
ailleurs sont moins le fait d’une inquiétude identitaire collective face a
I’image d’« Autre », issu de plus de ’ancienne puissance colonisatrice, que
de problématiques personnelles auxquelles tout un chacun se trouve
confronté dans tous les pays du Monde.

' Postface a La mémoire tatouée, Paris, Denoél, 1971.

137



Cette mise en situation du critique étranger que je suis permet de
souligner que les textes d’écrivains maghrébins n’ont longtemps pas été lus
ni écrits de la méme maniére qu’on lisait ou écrivait des textes d’auteurs
frangais, ou allemands ou italiens : les littératures des pays anciennement
colonisés par la France sont des littératures émergentes, dans un contexte de
décolonisation auquel elles doivent a la fois leur promotion et leur semi-
stagnation. Promotion parce que l'actualité soudaine des régions géo-
politiques auxquelles elles appartiennent les a fait bénéficier d'une attention
plus grande du public. Semi-stagnation parce que ce méme public les a
souvent installées dans une dépendance par rapport a cette actualité qui a
rendu plus difficile leur reconnaissance comme littératures a part entiére
plutdt que comme simples témoignages ou documents de circonstance.

RECEPTION ET THEORIE POSTCOLONIALE

On sait que cette relation crispée des littératures de pays anciennement
colonisés avec I’espace de leur reconnaissance, qui est aussi souvent celui de
I’ancienne puissance colonisatrice (et qui 1’était encore plus aux débuts de
ces littératures, en période coloniale proprement dite), fait I’objet depuis
quelques années aux Etats-Unis principalement de ce qu’on appelle
maintenant les « Postcolonial studies ». Selon cette approche, la littérature
« postcoloniale » n’est pas seulement la littérature postérieure a la
colonisation, mais toute littérature issue d’espaces géographiques colonisés
ou décolonisés, s’écrivant dans une relation privilégiée avec 1’espace du
colonisateur ou de 1’ancien colonisateur :

Ce que ces littératures ont en commun au-dela des spécificités régionales, est
d’avoir émergé dans leur forme présente de ’expérience de la colonisation et
de s’étre affirmées en mettant I’accent sur la tension avec le pouvoir colonial,
et en insistant sur leurs différences par rapport aux assertions du centre

A ey
impérial.

D¢s lors le terme de postcolonial doit s’entendre spatialement et non plus
chronologiquement. La littérature « postcoloniale » ainsi définie n’est donc

*  Bill Ashcroft, Gareth Griffiths & Helen Tiffin, The Empire writes back. Theory and
Practice in Post-colonial Literatures. Londres, Routledge, 1989, p. 3, cité par Jean-Marc
Moura, Littératures francophones et théorie postcoloniale, Paris, PUF, 1999.

138



pas délimitée par la seule référence a la période coloniale, mais
principalement par une scénographie, un mode d’écriture particulier
essentiellement préoccupé de construire dans I’exhibition formelle ses
relations au milieu dont il nait, au regard sur cet espace dont elle sollicite et
violente a la fois la reconnaissance. Par cette scénographie interne rejetant
ostensiblement la lisibilité selon les codes de la puissance coloniale tout en
les sollicitant par cette violence méme, le texte postcolonial a plus qu’un
autre une fonction performative : celle de se créer un espace de signification
reposant en grande partie sur le refus exhibé de la signification dominante.
C’est ainsi que Frantz Fanon voyait dans le style heurté de I’intellectuel
colonisé une maniére de sortir de la « culture blanche » *, et j’ai moi-méme
montré la fonction fondatrice de la violence formelle dans Nedjma de Kateb
Yacine, et la complémentarité chez I’écrivain algérien entre subversion de la
forme romanesque et théatralité : les personnages du roman Nedjma ne
deviennent des militants, c’est-a-dire n’acquiérent un sens, que dans le cycle
tragique du Cercle des représailles, méme si ce sens finit par étre récusé par
la tragédie-méme.

A la suite des théoriciens américains, Jean-Marc Moura recense, dans le
chapitre le plus intéressant de son livre sur Littératures francophones et
théorie postcoloniale”, les principales « Poétiques » postcoloniales
francophones par lesquelles passe cette scénographie. On pourra peut-étre
trouver contradictoire |’association sous ce méme titre entre des
« scénographies » de violence formelle qui récusent entre autres le principe
méme de la description, code de transparence « dominant » s’il en est, et la
« définition forte de 1’espace d’énonciation » ° qui se réduit soudain a la
description d’espaces originaires emblématiques certes, mais au moyen de
codes répondant a une attente descriptive des pays dominants : ’essentiel
reste bien que la description elle-méme participe ici de la théatralisation, ne
serait-ce que parce qu’elle passe par le langage du mythe, comme ¢’est le cas
chez Kateb pour I’épopée des Keblouti, et méme dans 1’évocation de la
société berbére par Mammeri.

Méme si, comme on le verra plus loin, j’ai une certaine réticence face a
cette nouvelle théorie américaine a la mode, qui ne fait somme toute que
reprendre en partie ce que Fanon développait déja fort bien dés la fin des
années cinquante, et dans une certaine mesure aussi Jean-Paul Sartre dans
son « Orphée noir », préface a |'Anthologie de la nouvelle poésie négre et

*  Les Damnés de la Terre, Paris, Maspéro, 1968, p. 152, cité par Moura, op. cit., p. 123.
Y Op. cit., pp. 109-138.
* Pp. 129-130.

139



malgache de Senghor dés 1948 °, il me semble qu’elle apporte quelques
concepts qui peuvent étre utiles pour une mise en perspective de la réception
de la littérature maghrébine, pergue comme le contexte dynamique de son
émergence. Et parmi ceux-ci, celui de scénographie, que Moura reprend
d’ailleurs plutdt & Maingueneau ', me semble particuliérement pertinent, en
ce qu’il invite a ne pas se contenter de décrire les éléments quantifiables de
la réception extérieurs a [’ceuvre, mais 4 s’attacher au contraire 4 montrer
comment ’ceuvre postcoloniale plus qu’une autre :

s’assigne elle-méme [sa] situation d’énonciation (situation que I’ceuvre
présuppose et qu’en retour elle valide), et dont ’ensemble des signes dans
’eeuvre peut étre appelé la scénographie. Celle-ci articule I'ceuvre et le
monde et constitue I’inscription légitimante d’un texte. Par la scénographie
I’ceuvre définit les statuts d’énonciateur et de coénonciateur, I’espace et le
temps a partir desquels se développe I’énonciation qu’elle se suppose. La
scénographie est elle-méme dominée par la sceéne littéraire, qui confere a
I’ceuvre son cadre pragmatique, associant une position d’‘auteur’ et une
position de ‘public’, et imposant le rituel discursif propre a tel genre. &
L’articulation de ce concept de scénographie, dont la « danse » décrite plus
haut peut étre lue comme un des « rituels », avec la dynamique d’émergence
que j’ai déja souvent décrite me semble assez pertinente, dans la mesure ou
une littérature émergente est en situation de quémander en quelque sorte son
existence, son identité a une reconnaissance qui se trouve nécessairement
ailleurs, et vis-a-vis de laquelle elle développe donc une relation de
dépendance et de séduction vitales. On peut dire ainsi, toujours avec Moura,
que pour les littératures émergentes plus que pour les littératures
institutionnalisées, « la littérature est un discours dont I’identité se constitue a
travers la négociation de son droit & venir au monde, a énoncer comme il le
fait. '

Le présent article s’inscrit dans une entreprise plus vaste d’évaluation du
bien-fondé de cette « théorie postcoloniale » pour la description de
I’émergence, puis du fonctionnement sémantique de la littérature
maghrébine francophone. Il constitue le premier temps de cette réflexion, qui
porte sur ce que Moura appelle la « scénographie externe » des littératures
francophones selon son utilisation de cette théorie. Je me propose donc dans
ce premier temps de voir en quoi cette « théorie postcoloniale » peut nous

¢ Paris, PUF.
’ Daniel Maingueneau, Nouvelles Tendances en analyse du discours, Paris, Hachette,
1988,p. 29.

#  Moura, Op. cit., p. 109.

140



aider a décrire plus finement qu’on ne I’a fait jusqu’ici les mécanismes de
cette réception bien particuliére, baignée d’éléments non-littéraires mais dont
la scénographie fait appel a la séduction, qui est celle de la littérature
maghrébine francophone. Or la séduction n’est-elle pas une des dimensions
essentielles de la communication littéraire en général ? Le plus simple pour y
parvenir sera de reprendre un & un les différents aspects de cette
« scénographie externe », selon Jean-Marc Moura, mais en en modifiant
I’ordre, pour une clarté plus grande de ’exposé. Par ailleurs je réserverai
pour I’article sur la « scénographie interne » mes observations sur « 1’effet
anthropologique », que Moura décrit dans sa « scénographie externe ».

L’EFFET ANTHOLOGIQUE, LES MANIFESTES ET LES REVUES

Anthologies ou manifestes ?

Toutes les littératures émergentes fondent en partie leur dynamique de
surgissement sur les anthologies. Ces derniéres, produites le plus souvent
dans le Centre, ou la reconnaissance de ces nouvelles littératures
périphériques doit nécessairement s’opérer, vont permettre aux littératures
€mergentes de se constituer en ensembles. Toute littérature en tant qu’entité
suppose la réunion de plusieurs écrivains, entre lesquels ont peut dégager un
certain nombre de caractéristiques communes, quelle que soit I’originalité
irréductible de chacun. L’anthologie permet de dessiner ce groupe, de 1’offrir
a la visibilité « universelle », et ce, méme si auparavant certains écrivains se
sont déja manifestés en tant qu’individualités fortes dans le cadre de cet
espace nouveau non encore défini.

Comme toutes les littératures francophones, la littérature maghrébine
€mergente s’est en partie imposée par des anthologies, encore que ces
derniéres soient ici moins nombreuses et moins significatives que dans le
domaine de la littérature africaine, ol on sait I'impact colossal qu’eurent
I'Anthologie de la nouvelle poésie négre et malgache de Senghor et sa
préface bien connue par Jean-Paul Sartre en 1948.° Pour le Maghreb les
anthologies significatives sont postérieures a la fin de la guerre d’Algérie,
méme si la premiére d’entre elles, Espoir et parole, de Denise Barrat '°, est
entiérement consacrée a des textes poétiques suscités par cette derniére, et

*  Paris, PUF.
' Paris, Seghers, 1963, 254 p.

141



12

manifeste de ce fait le lien trés étroit entre la reconnaissance d’une littérature
algérienne, et I’événement de la guerre d’Algérie. L’anthologie, ici, répond a
I’événement. Elle ne le crée pas, comme le fit celle de Senghor pour la
négritude. Du moins pas 'dans un premier temps, car le débat 1’année
suivante autour de I’Anthologie d’Albert Memmi va révéler un tout autre
mécanisme collectif.

L’anthologie participe a la délimitation du champ définitionnel d’une
littérature émergente. Liée de trop pres a I’événement politique, celle de
Denise Barrat ne prétendait pas rendre compte de I’ensemble de la littérature
maghrébine. Celle publiée en 1964 par le groupe des premiers chercheurs sur
la littérature maghrébine regroupés a I’Ecole Pratique des Hautes Etudes
(actuellement EHESS) autour d’Albert Memmi, et sous la direction de ce
dernier, qui en composa aussi I’importante introduction, marque la premiére
tentative de délimitation conséquente du « corpus ». Publiée par Présence
Africaine, cette Anthologie des écrivains maghrébins d’expression
frangaise "' marque également les débuts de la recherche universitaire sur ce
« corpus », puisque ’EPHE fut le premier lieu universitaire frangais a
accueillir les chercheurs sur cet objet littéraire encore bien problématique :
n’est-il pas significatif que méme si le directeur de cette équipe est aussi un
écrivain, le laboratoire ait été un laboratoire d’Anthropologie, et non de
littérature ? La scénographie, ici, joue pleinement son réle : étre ou ne pas
étre cité dans cette Anthologie va apparaitre comme une entrée en littérature
et une consécration/délimitation du groupe émergent « écrivains
maghrébins », comme le titre I’indique.

Aussi, outre les protestations des écrivains musulmans non retenus,
pourrons-nous nous intéresser ici a celles des écrivains « pieds-noirs ». La
polémique sur la définition du « corpus » fut vive : fallait-il étre arabo-
musulman pour étre considéré comme écrivain « maghrébin », et les
écrivains d’origine européenne, nés pourtant au Maghreb ot leur famille
était installée souvent depuis plusieurs générations n’avaient-ils pas droit &
I’étiquette 7 Albert Memmi répondit en publiant quelques années plus tard
chez le méme éditeur une Anthologie des écrivains francais du Maghreb ",
qui ne mettait pas un terme, cependant, a cette épineuse question de la
délimitation du corpus qui agite toujours encore la critique sur la littérature
du Maghreb : faut-il, par exemple, inclure dans cette derniére, non seulement

""" Armaud, Jacqueline; Dejeux, Jean; Khatibi, Abdelkébir; Roth, Arlette, sous la direction
d’Albert Memmi, Anthologie des écrivains maghrébins d'expression frangaise, Paris,
Présence africaine, 1964, 268 p., 2°™ éd. 1965, 298 p.

Paris, Présence africaine, 1969, 365 p.

142



la littérature judéo-maghrébine, mais encore, plus récemment, la littérature
dite « beur », ou encore « de la 2°"° génération de
I’émigration/immigration » ? Et par ailleurs 1'Anthologie des écrivains
maghrébins d’expression arabe annoncée comme a paraitre dans le volume
de 1969 ne vit jamais le jour, alors que ce corpus était bien plus facile a
délimiter. Quoiqu’il en soit, que ce débat, et les exclusions qu’il suppose, ait
pu avoir lieu montre bien en effet cette « scénographie » collective dont
I’effet anthropologique est une des dynamiques.

Cette question insoluble du corpus n’était d’ailleurs plus la question
centrale de la premiere anthologie a vocation vraiment universitaire de La
Poésie algérienne d’expression frangaise de 1945 a 1965, publiée en 1967
par Jamel-Eddine Bencheikh et Jacqueline Levi-Valensi, sous le titre Diwan
algérien °, laquelle consacrait cependant la reconnaissance de cette
littérature comme objet d’études universitaires, cependant qu’a la méme
époque de fort bouillonnement intellectuel et politique qui va voir également
au Maroc la naissance de la revue « Souffles », paraissent en Algérie des
recueils plus rudimentaires, ronéotypés, autour d’abord de 1’Union nationale
des étudiants algériens, puis de Jean Sénac, dont I’émission radiophonique
« Poésie sur tous les fronts » jouait un rdle important de cristallisation d’une
parole non-officielle et vivante .

Car I’effet anthologique fonctionne a deux niveaux : il s’agit d’abord
d’un manifeste. L’Anthologie fait exister le groupe d’écritures qu’elle
rassemble, en en permettant un accés facile au public. Mais il s’agit
€galement, surtout dans ce contexte d’émergence d’un « objet » nouveau,
d’un discours d’accompagnement universitaire, qui joue aussi quelque part
un role de caution, ou d’introducteur. Le discours universitaire fait ici
exister son objet, et fonctionne en partie comme un garant extérieur, dont la
neutralité supposée ' est un gage d’universalité. Le manifeste au contraire
s’inscrit vigoureusement dans I'instant et semble récuser la pérennité
apparente du discours universitaire. Cependant il participe de la méme
démarche d’accompagnement théorique propre a toutes les émergences

®  Diwan algérien. La poésie algérienne d’expression francaise de 1945 a 1965. Etudes
critiques et choix de textes, Alger, SNED, 1967, 256 p.

"' UNEA, Jeune Poésie algérienne, Connaissance de la poésie algérienne, et Littérature
algérienne contemporaine, 3 plaquettes ronéotypées de 60 p., 60 p. et 132 p., aux Editions
universitaires a Alger, 1966. Senac, Jean, Petite anthologie de la poésie algérienne (1964-
1969), Alger, Centre culturel frangais, 1969, 50 p., puis Anthologie de la nouvelle poésie
algérienne, Paris, St. Germain des Prés, coll. Poésie 1, n° 14, 1971, 128 p.

* Ce qui n"empéche pas le critique d’étre souvent pris a partie avec véhémence, comme jele
montrais en commengant.

143



littéraires, y-compris en Europe : souvenons-nous du théatre romantique en
France, dont on peut dire avec le recul que les préfaces furent souvent plus
importantes que les pi¢ces elles-mémes : qui joue encore Hernani ou
Cromwell, alors que leurs préfaces et leurs « batailles » ont marqué I’histoire
littéraire frangaise ? Et le Nouveau Roman aussi n’est-il pas en partie un
vaste manifeste ?

La fonction de manifeste était d’ailleurs présente, on I’a vu, dans tout le
débat qui entoura la célébre Anthologie... d’Albert Memmi, alors méme que
les auteurs de cette anthologie étaient essentiellement des universitaires. De
méme les recueils ronéotypés de la jeune poésie algérienne diffusés en 1966
par I’Union nationale des étudiants algériens le furent dans un cadre
universitaire, dont se réclame d’ailleurs le titre du second recueil,
Connaissance de la poésie algérienne. 11 en sera de méme en 1970 pour le
recueil Eclatez I’aube '°, et méme de I’Anthologie de Jean Sénac, qui
s’accompagne d’une conséquente introduction, ou encore, en 1976, de la
célebre anthologie de Tahar Ben Jelloun, La Mémoire future. Anthologie de
la nouvelle poésie du Maroc . Et en 1981 celle de Jean Déjeux, Jeunes
Poétes algériens '* répond au méme schéma, tout comme en 1982 en Italie
Le Rose del deserto'®, qui associe un volume d’études a un volume
d’anthologie, cependant qu’en 1984 c¢’est encore une universitaire, Hédia
Khadar, qui publie I’une des premiéres Anthologie(s) de la poésie tunisienne
de langue francaise *. On pourrait continuer I’énumeération, sans pour autant
quitter le cadre chronologique de ces années d’émergence *'.

On peut aussi s’interroger sur le fait que la plupart de ces anthologies-
manifestes (sauf celle d’Albert Memmi) concernent davantage la poésie que
le roman, pourtant genre dominant de cette littérature : est-ce dQi uniquement
au fait que le poéme est en général un texte plus court, et donc plus facile a
publier dans cet environnement ? Ou bien, comme on s’en apercoit en
regardant ces poémes de plus prés, ne faut-il pas voir 1a une caractéristique
du discours poétique lui-méme, volontiers plus programmatique, plus
monologique que le discours romanesque dont on sait depuis Bakhtine le

' Alger, éditions universitaires, 221 p.

""" Paris, Maspéro, 1976, 216 p.

' Paris, St-Germain-des-Prés, 1981, 207 p.

¥ &s. Dir. de Giuliana Toso-Rodinis, Padova, Patron.

™ Paris, LHarmattan, 1984, 159 p.

*' Citons encore Poétes marocains de langue frangaise de Jean Déjeux (St Germain des Prés,
1985), et la méme année une nouvelle anthologie Ecrivains francophones du Maghreb,
sous la direction d’Albert Memmi, qui y rassemble cette fois des écrivains de toutes les
communautés du Maghreb (Paris, Seghers, 1985, 353 p.).

144



plurivocalisme ? Ceci se vérifiait dés 1948 avec I’Anthologie de Senghor,
inséparable de 1'Orphée noir de Sartre qui lui servait d’introduction :
discours universitaire ou idéologique et poésie émergente (« nouvelle », dit
le titre) ont ici partie liée par nature, en quelque sorte. Le roman en tant que
tel ne fera I’objet d’une anthologie notoire qu’en 1986 », ¢’est-a-dire lorsque
cette dynamique de I’émergence, au discours nécessairement groupal et
monologique, sera terminée.

Les revues

Quoiqu’il en soit cette fonction de manifeste, éminémment performative
cette fois, ou poésie émergente, discours universitaire et engagement
politique sont inséparables, dans une dynamique éminemment collective, se
retrouve bien entendu dans les revues. Les revues sont le lieu de prédilection
des émergences littéraires, en ce qu’elles supposent une création collective,
tout en permettant une relative souplesse, indispensable aux émergences de
concepts nouveaux.

Dés avant I’indépendance des pays du Maghreb des revues littéraires
frangaises furent le lieu de la rencontre féconde qui devait permettre
I’émergence d’une littérature d’écrivains musulmans. Certaines de ces
revues €taient d’ailleurs issues des milieux intellectuels francais résistants
durant la guerre de 1939-45. Beaucoup furent éphéméres, comme « Soleil »,
fondée par Jean Sénac, qui ne dura que de 1950 a 1952, plus que
« Terrasses », fondé par le méme Jean Sénac en 1953, et qui ne publia qu’un
seul mais combien précieux numéro. Un peu plus t6t déja « Forge » (Alger),
Cahiers littéraires nord-africains, dirigé par Louis Julia, Emmanuel Roblés,
El Boudali Safir ne connut également que six numéros, de 1946 a 1947, et
dut s’arréter du fait de ses liens difficiles avec « Alger républicain », journal
progressiste dans la mouvance du Parti communiste algérien et auquel
participérent entre autres Dib et Kateb. « Simoun » (Oran), fondé en 1952
par Jean-Michel Guirao, dura, contre vents et marées pendant toute la
période de la guerre d’Algérie, jusqu’en 1961, et publia 4 c6té de ceux de
Camus, Robleés, Sénac ou Pélégri des textes de Feraoun, Lacheraf, Dib, Taos
Amrouche, Djamila Debéche, Malek Ouary, Noureddine Aba, Kateb Yacine,

*  Brahimi-Chapuis, Denise et Belloc, Gabriel, Anthologie du roman maghrébin, négro-
africain, antillais et réunionnais d’expression frangaise, de 1945 & nos jours, Paris, CILF
et Delagrave, 1986, 256 p.

145



El Boudali Safir et bien d’autres. Publiée a Meknes de 1956 a 1962, puis a
Paris jusqu’en 1967, « Confluent » fut un de lieu de rencontre entre
intellectuels des trois pays du Maghreb, tant créateurs que critiques. > Ces
revues littéraires parfois éphémeres étaient d’ailleurs accompagnées par des
revues plus savantes, dont certaines sont devenues de véritables institutions,
comme « IBLA » en Tunisie, que dirige toujours Jean Fontaine, ou
« Aguedal » au Maroc ou « Libyca » en Algérie (jusqu’en 1979), relayée a
Paris par « Awal » a partir de 1983, sous la direction de Mouloud Mammeri,
puis de Tassadit Yacine, ou encore I’incontournable « Annuaire de I’ Afrique
du Nord » et la non moins incontournable « Revue de [’Occident musulman
et de la Méditerranée », devenue « Revue du Monde Musulman et de la
Méditerranée ». On ne parlera pas ici cependant de ces revues savantes dont
la fonction, outre qu’elles sont réservées a des cercles plus restreints de
chercheurs, n’est pas de promouvoir une littérature émergente, mais de la
décrire, avec des délais de publication leur enlevant toute chance de créer
I’événement. ..

Si avant les indépendances les revues étaient le plus souvent des espaces
de dialogue entre communautés frangaise et musulmane, dans le cadre
duquel se fit grandement I’émergence de cette nouvelle littérature, elles
furent tout naturellement ancrées davantage dans I’actualité des nouveaux
pays indépendants par la suite, tout en ne rompant pas avec leur rdle
essentiel d’espace de passage entre les deux rives de la Méditerranée. Il faut
ici rendre hommage d’abord 4 la fonction bienveillante d’ainé de « Présence
africaine », qui fut d’ailleurs 1’éditeur des deux premiéres Anthologies
d’Albert Memmi. Mais I’impact le plus important aprés les Indépendances
fut sans nul doute celui de la revue « Souffles », animée de 1966 a 1971 par
un groupe de poétes et de militants dont le plus connu fut Abdellatif Laabi.
Méme si sa radicalisation politique fut progressive, « Souffles » alliait
d’emblée modernité littéraire et rupture politique, et c’est sans doute cette
alliance, trés attendue a I’époque des années ‘70, qui expliqua son impact
comme sa brutale disparition, puisque aprés ’interdiction de la revue ses

* Sur ces revues d’avant les indépendances, on renverra entre autres & Jean Déjeux : la revue
algérienne « Soleil » (1950-1952) fondée par Jean Sénac, et les revues culturelles en
Algérie de 1937 4 1962, « Présence francophone », Sherbrooke, n° 19, automne 1979 ; ou
encore I’interview de Jean-Michel Guirao et I"article de Driss El Yazami dans « La Revue
des revues » n° 5, printemps 1988 ; Marc Gontard , Les revues au Maroc et 'activité
littéraire, « Annuaire de 1’Afrique du Nord », CNRS, n® 15, 1976 (1978) ; Dalila Morsly,
Revues algériennes, et Zakya Daoud, Revues marocaines, in Revues culturelles en
Meéditerranée Paris/Aix, Entrevues/Impressions du Sud, 1993 ; Abderrahman Tenkoul,
Les revues culturelles, « Librement : regards sur la culture marocaine », Casablanca, n° 1,
1988.

146



deux principaux dirigeants, Abdellatif Ladbi et Abraham Serfaty, furent
emprisonnés pour de longues années et ne durent leur libération qu’a des
campagnes internationales d’intellectuels, qui furent cependant plus
efficaces pour le premier que pour le second, parce qu’a la différence de
Serfaty et malgré son engagement, Ladbi était davantage per¢u comme
pocte. Cette libération en deux temps signale cependant le lien entre poésie
et engagement, dont on verra qu’il représente une dimension essentielle de
cette €poque, et une caractéristique aussi de la « scénographie
postcoloniale ».

Cette derniére est en effet présente de fagon explicite dans les textes
théoriques dont la revue ne se prive pas, et qui désigne I’adversaire politique
a une ¢chelle bien plus vaste que la simple contestation politique interne au
Maroc : c’est bien de I’Impérialisme qu’il s’agit, particuliérement dans ce
dossier essentiel de mars-avril 1970 (n° 18) intitulé Nous et la
Francophonie **, dans lequel les attaques contre la politique francophone
sont parfois dures, méme si on fait la part des choses en ce qui concerne un
certain jargon idéologique de I’époque. Or ce parti-pris politique et le jargon
méme dont il se sert sont bien des éléments essentiels de cette scénographie
postcoloniale, tout comme ils sont sans doute aussi ce qui explique pourquoi,
a une lecture actuelle, et peut-étre surtout pour les lecteurs de ma génération
qui y ont participé, ces débats semblent aussi datés maintenant.

Cette « scénographie » éminemment idéologique (plus que vraiment
politique, diront méme certains...) explique aussi le succés bien moindre de
revues pourtant produites dans le méme cercle intellectuel et artistique
comme « Intégral » (13 numéros, de 1971 a 1977), dont le projet était
davantage esthétique, peut-étre également parce qu’aprés I’interdiction
brutale de « Souffles » la contestation politique devenait plus difficile au
Maroc. Ceci n’empécha pas cependant la création par Omar El Malki de la
revue « Pro-C », au titre malicieusement ambigu, puisque s’il disait
officiellement « Pro-Culture », il pouvait étre lu également comme
« Proces », allusion aux procés d’opposants qui meublaient 1’actualité
politique marocaine. « Pro-C » (12 numéros, de 1973 4 1978), malgré sa
publication artisanale et irréguliére, ou ses numéros parfois non-datés, n’en
fut pas moins un lieu de rencontre fécond entre créateurs et universitaires, et
si la politique était loin d’en étre absente, on peut y lire surtout la trace de
I’institutionnalisation universitaire progressive de cette littérature de moins
en moins « émergente » de ce fait : le dernier numéro, consacré tout entier &

¥ Dossier numérisé sur le site limag

http://www.limag.com/Cours/Documents/Souffles18Francopho.htm

147



Abdelkébir Khatibi, avec une non moins malicieuse préface de Roland
Barthes intitulée « Ce que je dois & Khatibi », en est une belle illustration.

En Tunisie la revue la plus importante de ces années ‘70 fut « Alif »,
fondée en 1971 par Jacqueline Daoud et Lorand Gaspar, mais dont la qualité
d’impression méme, jointe au fait qu’elle ne publiait qu’environ un numéro
par an, dans une présentation matérielle 1’apparentant davantage a un livre
qu’a une revue, fit une publication plutdt confidentielle, dont le projet,
malgré le patronage de Fanon revendiqué par le premier numéro * et la
table-ronde sur le bilinguisme par laquelle s’en ouvrait ce méme numéro
programmatique, comme en écho au dossier cité de « Souffles » 1’année
précédente, ne parut pas évident. Certes, la Méditerranéité était convoquée
avec le second numéro (1972) portant sur Georges Séféris, mais quel que
soit I'intérét du troisiéme numéro (1973) sur les écrivains d’Asie centrale, le
lien avec une littérature maghrébine émergente s’y distendait de plus en plus.
« Alif » devint ainsi peu 4 peu une revue poétique internationale, mais a
diffusion confidentielle. D’ailleurs la Tunisie était peut-étre également celui
des trois pays du Maghreb ou une littérature nationale de langue frangaise
avait le plus de mal & émerger, en grande partie parce que la littérature de
langue arabe y était encore bien plus importante, et que I’exiguité du pays
obligeait en quelque sorte & cette internationalisation qu’on vient d’observer
avec « Alif ».

Le cas de I’Algérie est assez intéressant & examiner, car 1’édition y est
dans ces années ‘60 et ‘70 monopole d’Etat. Cet appui officiel permettra
durant plusieurs années la publication de la revue « Promesses » (19
numéros recensés, de 1969 a 1974 %), dirigée par Malek Haddad, mais sous
I’égide du Ministére de I'Information et de la Culture, dont I’écrivain devenu
personnage officiel occupait une des directions. Or malgré son titre, la revue
publiait surtout une littérature de commande, fortement coupée des attentes
véritables, au nom d’une « authenticité » programmée qui ne fit guére
recette : les numéros de la revue restaient désespérément sur les rayons des
librairies d’Etat, cependant que tous les volumes importés (par erreur ?) de
I'"Anthologie de la nouvelle poésie algérienne de Jean Sénac en 1971
s’arrachérent en un seul jour. Et que I’émission radiophonique « Poésie sur

¥ Dédié « A tous ceux qui pensent avec Fanon que ‘la lutte nationale est I’ensemble des
efforts faits par un peuple sur le plan de la pensée pour décrire, justifier et chanter I’action
a travers laquelle le peuple s’est constitué et maintenu. La culture nationale, dans les pays
sous-développés, doit se situer au centre méme de la lutte’ ».

* J’ai décrit les nouvelles publiées par cette revue dans mes deux théses. On pourra trouver
ces descriptions sur Internet & I’adresse :
http://www.limag.com/Theses/Bonn/ThesEtat1ePartie.htm, chapitre 4.

148



tous les fronts » que Sénac consacrait a cette jeune poésie connut un
retentissement énorme, cependant que les jeunes écrivains algériens les plus
prometteurs publiaient déja dans « Souffles », « Pro-C » ou « Alif ».

En fait ce role de promotion par le périodique fut tenu un temps en
Algérie par I’hebdomadaire « Algérie-Actualité », qui tout en étant contrdlé
par le pouvoir, publiait dans ses suppléments culturels des nouvelles
beaucoup plus fideles que celles de « Promesses » aux aspirations des
jeunes. Et c’est peut-étre une des caractéristiques les plus frappantes pour le
visiteur étranger, de la presse maghrébine, que cette présence de textes
littéraires, de qualité certes souvent bien inégale, dans les pages culturelles
de trés nombreux périodiques. On veut y voir le signe, a la fois d’une
banalisation et d’une attente. On attend de la littérature une réponse aux
difficultés, aux frustrations du quotidien. Et ¢’est pourquoi peut-étre elle est
inséparable de ce lieu banalisé qu’est la page culturelle d’un périodique. Les
revues quant a elles touchent peut-étre davantage un public & mi-chemin
entre le littéraire et I'universitaire, et en tant que telles elles ne peuvent pas
fonctionner dans la cléture d’un espace uniquement national. Et c’est
pourquoi également, d’une part, les revues non-maghrébines tiennent une
place si importante pour la diffusion et la reconnaissance de la littérature qui
nous occupe, et d’autre part fonctionnent davantage comme des livres
indépendants. Dans toute émergence d’une nouvelle littérature, le numéro
spécial d’une revue dont le lieu d’édition est finalement moins important que
I’événement que constitue ce volume singulier, joue un rdle essentiel. La
régularité de publication d’une revue liée & un champ littéraire suppose que
ce champ soit déja reconnu. Elle ne constitue plus cet événement qui seul,
me semble-t-il, est fondateur.

Parmi ces numéros spéciaux, signalons, par ordre chronologique, celui de
« Liberté « (Montréal) n° 75, octobre 1971, « A la recherche d’une
Algérie », celui de « L’Esprit créateur » (University of Kansas, puis de
Louisiana State), n® 12/4, Hiver 1972, « Francophone Literature of North
Africa », et n° 1, Printemps 1986, « Maghrebine Literature of French
Expression », d” « Europe » (Paris) sur la littérature algérienne en 1976 (n°
567-568, juillet-aolt), sur la littérature marocaine en 1979 (n° 602-603, juin-
juillet) et sur la littérature tunisienne en 1987 (n° 702, octobre), celui de la
« Revue de I’Occident musulman et de la Méditerranée » en 1976 sur
Ecritures et oralité au Maghreb , celui, au retentissement important, des
« Temps modernes », (n® 375 bis, « Du Maghreb », octobre 1977), celui
d’« Oeuvres et critiques » (Paris), N° 4,2, hiver 1979, de «Dérives»
(Montréal), n® 49, 1985, Mouloud Mammeri, langues et langages d’Algérie ,
de « Peuples méditerranéens » (Paris), n° 30, janvier-mars 1985, ltinéraires
d’écritures , de « Notre Librairie », n® 72 bis et 72 ter, 1986, « Littératures

149



nationales », ainsi que 95 et 96, 1988, Dialogue Maghreb-Afrique Noire ,
celui d’ « Horizons maghrébins » (Toulouse), n® 11, 1987, Ecriture
maghrébine et identités , de « Lettre internationale », n° 19, 1988-89
sur Themes arabes , du « Magazine littéraire » (n® 251) la méme année 1988
sur Ecrivains arabes d’aujourd’hui , de « Kalima » (Casablanca), n°® 1, 1988,
intitulé Regards sur la culture marocaine , de « Nouvelles du Sud » (Ivry),
n° 11, 1989, sur Ecrivains marocains de langue francaise entre la
marginalité et l'identité nouvelle .

Ces numéros spéciaux jouérent un role important dans 1’émergence de la
littérature maghrébine, au niveau d’une réception a la fois « grand public » et
plus universitaire. IIs accompagnérent I’installation progressive de cette
littérature comme objet d’études dans les universités, tant au Maghreb qu’a
I"étranger. Ils permirent aussi la mise en place d’un certain nombre de revues
universitaires reconnues, plus spécifiquement consacrées, soit a la littérature
maghrébine francophone, soit plus globalement a la littérature francophone,
et dont on n’a pas de ce fait signalé ci-dessus les numéros spéciaux. On
citera ici essentiellement « Présence francophone », créée en 1970 par
Antoine Naaman & I"Université de Sherbrooke (Québec), ou elle fut publiée
jusqu’a sa récente reprise par Ambroise Kom a4 Holy Cross College
(Worcester, MA, USA), et qui en est & son 57°™ numéro. Ou encore
« Itinéraires et contacts de cultures » (Université Paris 13), qui a publié
depuis 1982 une trentaine de volumes, dont les deux tiers consacrés a la
littérature maghrébine. Plus artisanale, mais presque aussi constante, fut
longtemps, sous la houlette d’Eric Sellin & Temple University (Philadelphie),
« CELFAN Review » : plus d’une vingtaine de cahiers, de 1981 a 1992. Et
depuis quelques années Marc Gontard publie a I’Université de Rennes 2 la
revue « Plurial », dont j’ai recensé 6 numéros, de 1986 a 1997. Il faut
signaler aussi, méme si elle est moins universitaire, la courageuse entreprise
de Lucette Heller-Goldenberg qui publie seule 4 Cologne la trés belle
collection des « Cahiers d’études maghrébines » (15 numéros parus, de 1989
a 2001), dans laquelle, a c6té de quelques études, on trouve des interviews et
des textes d’écrivains, et de nombreux documents d’origines diverses, sous
une présentation graphique trés agréable.

Ce renforcement progressif de la réception universitaire se retrouve
surtout, bien sir, dans 1’évolution d’ « Etudes littéraires maghrébines », que
j’ai longtemps impulsé moi-méme depuis 1"Université Paris 13, ou je
dirigeais également « Itinéraires et contacts de cultures ». Au départ, en
1989, il s’agissait d’un simple bulletin de liaison d’une association de
chercheurs qui venait de se créer, la Coordination internationale des
chercheurs sur les littératures du Maghreb (CICLIM). Et en méme temps
d’une collection de recueils d’articles critiques, du méme nom, aux Editions

150



L’ Harmattan. Mais le développement paralléle de la banque de données
Limag, programme principal de cette association, et surtout la création du
site www.limag.com en 1998 rendirent peu a peu les bibliographies du
bulletin redondantes, puisqu’elles étaient disponibles et mises a jour sur
Internet. Enfin, le «Bulletiny» initial avait dans I’intervalle bien grossi, et
publiait de plus en plus d’articles de fond. 1l a donc été décidé apres le 21°™
numéro d’ « Etudes littéraires maghrébines » en 2000, de remplacer cette
publication par une véritable revue scientifique, « Expressions
maghrebines », dirigée par Alec Hargreaves & Tallahassee University
(Floride), et dont le premier numéro paraitra en 2002.

Les revues et leur évolution soulignent donc I’installation progressive de
la littérature maghrébine comme objet d’études « banalisé » dans les
universités. Certes, 1"université est également espace de scénographies
multiples (!!!). Mais son discours n’en est pas moins un discours descriptif,
analytique, avant d’étre une parole performative. Le dire universitaire
suppose un minimum de recul critique. Il consacre son objet, il ne le promeut
pas. Aussi peut-on affirmer que la multiplication des lieux universitaires
francais ou s’enseignent les littératures francophones et plus spécialement
maghrébines correspond bien & cette « banalisation », que je qualifierai plus
loin de « postmoderne ». Il n’y a plus rien de « subversif », comme c¢’était le
cas dans les années ‘70 ou 80, & parler de littérature maghrébine dans des
universités frangaises . Ceci est di en partie a I’arrivée de plusieurs
enseignants algériens fuyant le terrorisme au début des années ‘90, et au
renouvellement progressif des générations : les nouveaux enseignants des
universités frangaises font partie d’une génération trop jeune pour avoir
connu la guerre d’Algérie. Mais aussi a la convergence entre la
postmodernité dans laquelle nous vivons, et la sortie des littératures
francophones, et plus particuliérement maghrébines, d’une dynamique
d” émergence. Un survol des principaux lieux et des principales époques de
cette réception universitaire peut donc se révéler instructif ici.

¥ Je pourrais raconter ici bien des mésaventures vécues lorsque jenseignais a 'université
Lyon-3, a I'époque ou elle était dominée par ’extréme droite. Mais on pourrait tout aussi
bien et de fagon plus significative encore narrer I'exclusion de Jacqueline Arnaud de la
Faculté des Lettres de Tunis dans les années soixante-dix, suivie de ses difficultés de
« carriére » consécutives en France, ou on lui reprochait entre autres d’avoir mis dans sa
thése d’Etat une photographie de Kateb Yacine serrant la main de Ho Chi Minh.

151



LA’RECEPT]ON UNIVERSITAIRE, OU L'ACCOMPAGNEMENT
THEORIQUE

Comme on I’a montré plus haut a propos des premiéres Anthologies de la
littérature maghrébine, les recherches sur la littérature maghrébine de langue
frangaise ont commencé dés la fin de la guerre d'Algérie & I'Ecole Pratique
des Hautes Etudes (Actuellement EHESS). Autour d'Albert Memmi s'y
¢taient réunis alors Jean Déjeux, Jacqueline Arnaud, Jamal-Eddine Ben-
cheikh, Arlette Roth, Abdelkebir Khatibi, cependant que le séminaire de
Germaine Tillion y drainait en méme temps les chercheurs sur la tradition
orale. Ces groupes plus ou moins informels fournirent l'essentiel des
premiéres publications sur cette littérature: les deux Anthologies™ chez
Présence africaine, le Diwan algérz'en29 chez Hachette, l'ouvrage de Jean
Déjeux sur La Poésie algérienne”’ chez Mouton, puis la série d'ouvrages de
la célebre collection verte de Maspéro, également dirigée par Albert Memmi:
Le Thédtre algérien d'Arlette Roth, Le Roman maghrébin d' Abdelkebir Kha-
tibi, I'Histoire de ma vie de F.AM. Amrouche, Culture et enseignement en
Algérie et au Maghreb d'Abdallah Mazouni, Enfants d’hier de Nefissa
Zerdoumi, L'Algérie, nation et Société de Mostefa Lacheraf, Les Isefra de Si
Mohand de Mouloud Mammeri, Le Conte kabyle de Camille Lacoste-
Dujardin', et bien d'autres, auxquels il faudrait joindre les ouvrages publiés
par Maspéro dans d'autres collections.

Ces débuts de la recherche sur le domaine qui nous intéresse
s'inscrivaient dans une double dynamique. D'une part celle de I'actualité poli-
tique: la fin de la guerre d'Algérie, puis les événements de mai 1968, alors
que se dessinait déja la désillusion des indépendances, créaient un intérét
certain pour la culture maghrébine chez les intellectuels frangais "de
gauche", dont Maspéro était devenu I'éditeur-symbole. Dans la célébre cave
de sa librairie se retrouvaient tous les opposants du Tiers-Monde autour
d'une accumulation indescriptible de leurs périodiques interdits. Mais les
événements de Palestine devaient assez vite éclater cette belle effervescence.
Eclatement dont les traces éditoriales les plus connues dont les deux essais
contradictoires: Juifs et arabes™ de Memmi, et Vomito blanco™ de Khatibi.

' Paris, Présence africaine, 1964 et 1969.

* Paris, Hachette,1967.

* La Haye, Mouton,1963.

' Paris, Maspéro, 1967, 1968, 1968, 1969, 1970, 1965, 1969,1970
* Paris, Gallimard, 1974.

¢ Paris, 10/18,1974.

152



A la dynamique politique venait s'ajouter celle des sciences humaines
alors en plein essor. La plupart de ces travaux s'inscrivaient dans une optique
sociologique ou anthropologique qui était a la fois celle de directeurs
universitaires comme Albert Memmi, et celle de I'opinion publique, qui
attendait surtout une information sur des Sociétés nouvellement promues
productrices de culture. Or la conjonction du politique et du sociologique
devait bient6t éclater elle aussi dans une dénonciation par de jeunes
universitaires arabes du paternalisme inhérent selon eux a I'anthropologie et
a l'orientalisme. On se mit alors a revendiquer une appropriation des codes
de description de I'Histoire et de la culture maghrébines par les maghrébins
eux-mémes. Et en méme temps d'autres voix, comme celle de J.E. Bencheikh
par exemple, dénongaient ce "tout sociologique" de I'approche des textes
littéraires maghrébins, pour réclamer la prise en compte de leur dimension
proprement littéraire. Ne considérer les textes maghrébins que comme des
documents sur leur Société n'était-il pas dans une certaine mesure leur dénier
implicitement I'invention formelle et la maturité littéraire ?

L’ERE DE LA "FRANCOPHONIE"

L'arrivée au début des années ‘70 des premiéres promotions de jeunes
licenciés des universités maghrébines, naturellement tentés par I'étude de
leurs littératures nationales, et I'intérét qui se développe en méme temps au
Queébec et en France pour la francophonie suscitérent I'apparition de lieux de
travail nouveaux. Prenant le relais de I'EPHE, les centres aixois s'ouvrirent a
cette littérature: la «Revue de 1'0Occident musulman et de la Méditerranée»
publia la premiére grande bibliographie de Jean Déjeux™ et, sous le titre
Ecritures et oralité au Maghreb™, les Actes partiels d'un colloque que j'avais
organisé & Constantine®®; I"Annuaire de | ‘Afriqgue du Nord quant a lui publia
un ensemble d'articles sur "Questions culturelles au Maghreb" rassemblé par
J.C. Vatin¥, prelude a une rubnque bibliographique sur la littérature
maghrébine qui reste encore & ce jour une référence indispensable. Et dans le
méme temps le CRESM proposait aux chercheurs le fonds documentaire le
plus fourni. Au Québec, Antoine Naaman créait 4 Sherbrooke le CELEF et
la revue « Présence francophone », et publiait successivement le manuel de

** No 10, 1971.
¥ No 22, 2e sem. 1976.
* No 22, 1976.
7 Livraison datée 1973.

153



r: i 7. - 38 .
Déjeux sur la Littérature maghrébine de langue frangaise” et mon premier

livre sur La littérature algérienne de langue frangaise et ses lectures™ A
I'Université de Paris-Nord (Paris-13), Jeanne-Lydie Goré créait en 1972 le
Centre d'études francophones, dont le colloque de 1973 fut la premiére vraie
rencontre des spécialistes de plus en plus nombreux des littératures
maghrébines. A |'Université de Bordeaux-IIl, Guy Turbet-Delof créait quant
a lui le CELMA, lequel accueillit trés vite un nombre significatif de
chercheurs et sut utiliser les relations déja anciennes entre 1'Université de
Bordeaux et celle de Rabat. Puis la Faculté des Lettres d'Aix en Provence
accueillit & son tour & partir de 1975 des théses de qualité sous la direction de
Raymond Jean, Anne Roche et Antoine Raybaud, puis de Jean Molino. Une
convention avec la Faculté des Lettres de Fés stimula également les
recherches particuliérement riches de 1'Université de Provence. Mal-
heureusement les départs successifs de Guy Turbet-Delof de Bordeaux, puis
d'Antoine Raybaud d'Aix, devaient ralentir cette dynamique dans ces deux
universités, ou cependant elle n'est pas morte, grice a Jacques Noiray pour
Bordeaux et Anne Roche pour Aix. Deux nouvelles universités prennent
depuis quelques années le relais: il s'agit d’abord de Rennes-2, o Marc
Gontard fait un travail important pour animer le CELICIF (Centre d'études
des littératures et civilisations francophones), secondé entre autres par Albert
Bensoussan, André Calmeés et Bernard Hue. Il y dirige également des théses,
et anime la revue « Plurial ». Il s’agit depuis moins longtemps de la nouvelle
Université de Cergy-Pontoise, ou autour de Bernard Mouralis et Romuald
Fonkoua pour les littératures africaines, et de Christiane Achour pour la
littérature maghrébine, une équipe de « francophonistes » solide a vu le jour
et s’est atffirmée dans la seconde moitié des années ‘90.

Bien avant cette période récente cependant l'attrait de Paris devait étre le
plus fort pour les chercheurs maghrébins. Déja Jean Levaillant, Roger
Fayolle, Claude Duchet et Denise Brahimi y dirigeaient des théses chacun
dans son institution respective. Par ailleurs a Créteil (Université Paris 12) le
CERCLEF, animé par Robert Jouanny et Jacques Chevrier, offrait une struc-
ture puissante, tournée cependant davantage vers I'Afrique noire que vers le
Maghreb. Mais la nomination de Jacqueline Arnaud a 1'Université Paris-
Nord (Paris-13), puis la soutenance de sa thése®, premiére thése d'Etat sur la
littérature maghrébine de langue francaise, allaient permettre la création du

¥ Sherbrooke, Naaman, 1973.

¥ Sherbrooke. Naaman, 1974.

* Arnaud (Jacqueline), Recherches sur la littérature maghrébine de langue frangaise. Le cas
de Kateb Yacine, Thése de doctorat d'Etat, Université Paris 3, 1978.

154



premier DEA d'études littéraires maghrébines et attirer de plus en plus de
chercheurs au Centre d'études littéraires francophones qu'elle dirigeait
désormais aprés le départ de Mme Goré a I'Université Paris-4. Jacqueline
Arnaud donna de plus pour un temps un véritable contenu & la convention
déja ancienne entre son université et celle de Constantine. Elle commenga
€galement a constituer 4 la bibliothéque de 'UPN un fonds documentaire fort
utile. A partir de 1985 le DEA d'études littéraires maghrébines devait se
fondre dans un DEA plus vaste de "littératures d'expression frangaise" déli-
vré conjointement sous double sceau avec 1'Université Paris-4, ol s'en
tiennent encore les séminaires et ol est entreposée pour l'instant la
bibliothéque privée de Jacqueline, décédée en 1987 alors qu'elle venait enfin
d'obtenir la transformation de son poste en poste de professeur.

LES PREMIERS CENTRES MAGHREBINS

L'action de Jacqueline Arnaud se développait aussi, du fait de ses rela-
tions personnelles avec les universitaires maghrébins, en continuité avec les
premiéres initiatives maghrébines d'envergure. La création a Constantine dés
1973 du CELSoLMUC" et I'organisation en 1974 d'un important colloque
sur Littératures et expression populaire au Maghreb actuel étaient
probablement prématurées et trop ambitieuses. Le colloque fut interdit,
entrainant le CELSoLMUC dans son échec, et pendant plusieurs années le
travail des universitaires algériens fut difficile, limité et confidentiel, faute
de soutien et de publications. Le département des langues romanes d'Alger
fit paraitre cependant des actes de colloques sous forme ronéotée, en 1977,
1978 et 1979%. Ce n'est que vers 1980 environ que I'Université d'Alger en
particulier vit se constituer diverses équipes de travail, animées entre autres
par Christiane Achour, et surtout Naget Khadda.. Ainsi, la revue « Kalim »
sortait son premier n°® (polycopié), en 1980. Elle est 4 présent publiée par
I'OPU, depuis son n°® 6 (1985) consacré & Mohammed Dib. Dans la méme
période, la soutenance de thése de 3° cycle de Zineb Ali-Benali, 'arrivée de
Mohammed Ismail Abdoun, le passage de Nabile Farés, puis les soutenances
de DEA, parmi d'autres, de Beida Chikhi, Afifa Bererhi, Janine Féve, Farida
Boualit, Myriem Cadi, Ouarda Himeur, Malika Hadj-Naceur, devaient
donner a cette université le groupe de spécialistes le plus important, groupe

*' Centre d'études littéraires et sociolinguistiques maghrébines de I'Université de Constantine.
“ 1ls furent publiés ultérieurement par 'OPU, Alger: les deux premiers en 1884, le 3° en
1986.

155



qui fut fort heureusement complété encore en 1986 par l'arrivée de Yamilé
Ghebalou et de Fewzia Sari. Cette équipe, qui a bénéficié un temps d’une
avantageuse convention avec I’Université Paris-13, devait pourtant
progressivement se désagréger durant les années ‘90, du fait de la situation
politique, certes, mais surtout de départs et de dissensions entre personnes
qui lui furent fatales.

C’est a Oran que sous l'impulsion d'Abdelkader Djeghloul la premiére
structure de recherche algérienne importante devait se mettre en place au dé-
but des années 1980. Equipe pluridisciplinaire a vocation surtout
documentaire, le CRIDSSH, transformé récemment en URASC, puis en
CRASC, a apporté une assise certaine a la recherche algérienne. Avec sa
collaboration, I'Institut des langues vivantes étrangéres de 'Université d'Oran
a organisé plusieurs colloques, dus entre autres au dynamisme de Zoubida
Hagani (décédée depuis) et Hadj Miliani: celui de 1984 sur Le Patrimoine
maghrébin et ses écritures, et celui de 1987 sur Ecriture et méditerranéité en
sont les plus connus. Le CRASC est resté la principale structure de
recherches en sciences humaines en Algérie, et sa revue « Insaniyat » est a
présent incontournable. '

Le Maroc a compté trés vite un grand nombre de chercheurs sur les lit-
tératures maghrébines, et les théses soutenues en France par des chercheurs
marocains sont probablement les plus nombreuses a ce jour. L'enseignement
sur les littératures maghrébines s'est également développé assez rapidement
dans les facultés marocaines, dés le milieu des années ‘70. Certains ont parlé
d'une "Ecole de Fés": le terme est exagéré, méme si plusieurs des premiers
chercheurs marocains sur ces littératures sont fassis. Citons Abderrahmane
Tenkoul, Lahcéne Mouzouni, Rachid Benhaddou, qui formérent un temps
avec Marc Gontard et moi-méme une équipe assez soudée mais éphémeére.
Cependant Rabat connaissait depuis longtemps les enseignements et les re-
cherches de M'Hamed Alaoui Abdellaoui, d'Abdelkebir Khatibi,
d'Abdelfatah Kilito, d'Abdallah Bounfour, et bient6t y arrivaient a leur tour
Abdallah Mdarhri-Alaoui et Abdallah Memmes, cependant que de nouvelles
facultés allaient bénéficier de la présence active de Kacem Basfao et Anissa
Chami pour Casa 1, de Rachida Bousta pour Marrakech, de Mustapha
Bencheikh pour Kénitra, de Lahcéne Azerki pour Meknés, et de beaucoup
d'autres.

La coordination institutionnelle entre ces chercheurs isolés devait se
mettre en place ensuite. L'année 1986 connut deux colloques importants,
tous deux a Casablanca. Le premier, a la Faculté des Lettres 2 en mars, porta
sur la littérature marocaine contemporaine. Le second, & la Faculté des
Lettres 1, conerétisa la constitution de I'EPRI, "équipe pluridisciplinaire de
recherches sur I'imaginaire". En méme temps que I'EPRI a Casa 1, se créait a

156



Rabat le GEM, "Groupe d'études maghrébines”, ouvert aux chercheurs sur
les littératures maghrébines de toutes les facultés marocaines. Depuis 1988 le
GEM multiplie les efforts pour une coordination des chercheurs, non
seulement a I'échelle du Maroc, mais & celle de tout le Maghreb. 1 est a
l'origine d'une Coordination internationale mise en place début 1989, dont le
Bureau comprend un représentant de chaque pays du Maghreb ainsi qu'un
représentant de I'Université de Paris-Nord. Pour la premiére fois, cette
coordination déplace au Maghreb proprement dit le centre névralgique des
recherches sur les littératures maghrébines, cependant que 1'Université Paris-
Nord lui a fourni longtemps ** le relais indispensable avec I'extérieur, et avec
les ressources documentaires ou informatiques disponibles a Paris.

Méme si on s'y refuse a maintenir la dépendance jusqu'ici habituelle des
chercheurs maghrébins par rapport au centre que constituent encore pour eux
les universités frangaises, le Centre d'Etudes littéraires francophones et
comparées (CELFC) de 1'Université Paris-Nord a donc joué dans cette
coordination un réle non négligeable. Il était déja devenu, grace a Jacqueline
Arnaud, le lieu le plus important en France pour l'enseignement et les
recherches sur les littératures maghrébines de langue frangaise. Aprés le
décés de Jacqueline j’ai tenté de le développer, et crois avoir réussi a le faire
durant les douze années de ma direction, de 1987 a 1999. Retourné a Lyon
(mais pas dans la méme université) en 1999, je crée plus timidement
quelques enseignements dans ce domaine, ou je continue cependant & diriger
un assez grand nombre de théses.

Il fallait ensuite offrir aux chercheurs des structures de travail répondant
aux difficultés qu'entraine pour eux leur dispersion. Créée par Jacqueline Ar-
naud et Jean-Louis Joubert, la revue « Itinéraires et contacts de cultures »
€tablissait depuis 1976 un lien précieux. Les colloques organisés par le
Centre y ont été publiés, et particuliérement celui que j'organisai 4 sa
mémoire en décembre 1987". Malheureusement 14 encore Il'actualité
politique devait rattraper le travail des chercheurs puisqu'un autre colloque
de grandes dimensions consacré, en janvier 1991, aux rencontres d'espaces et
de langages dont les littératures du Maghreb (tant la littérature maghrébine
proprement dite, que la littérature coloniale, toutes les littératures qui
prennent le Maghreb pour objet, ou encore la toute jeune littérature de la
deuxiéme génération d'émigrés maghrébins en France et en Belgique) a di

* Jusqu’a mon départ pour Lyon en 1999.
* « Itinéraires et contacts de cultures »., nn. 10 et 11, Littératures maghrébines. Colloque

Jacqueline Arnaud., Paris, L'Harmattan, 2° semestre 1989 et 1° semestre 1990, 207 p. et
192 p.

157



étre annulé par nous-mémes du fait de la guerre du Golfe. D’autres colloques
ont eu lieu réguliérement par la suite, dans le cadre des conventions
internationales entre 1’équipe que je dirigeais & Paris 13 et plusieurs
universités du Maghreb.

Ces conventions, financées par les accords de coopération entre la France
et chacun des pays concernés, permettent |'échange de documents,
l'organisation de séjours d'études, de stages et de colloques. Surtout, elles ont
permis la mise en place d'une banque de données documentaire, « Limag »,
répertoriant aussi bien les travaux de recherches en cours ou soutenus, que
les livres publiés, que les articles ou textes courts des auteurs ou des
critiques, ou encore les essais sur des domaines voisins des littératures
proprement dites. Cette banque de données est réguliérement mise a jour, et
comporte en 2002 plus de 70 000 notices, diffusées sous forme d’un CD-
Rom qui peut étre installé sur n’importe quel PC. Parallélement & cette
banque de données, un site Internet a été créé (www.limag.com), qui propose
des dossiers bibliographiques, des textes (theéses, articles, livres parfois) et un
forum d’échange permanent entre les chercheurs.

AUTRES PAYS

On sait que grice au dynamisme d'Antoine Naaman le CELEF de
'Université de Sherbrooke (Québec) a été dés 1970 I'un des lieux les plus
importants de la recherche sur les littératures maghrébines de langue
francaise, que la revue « Présence francophone » et les éditions Naaman ont
beaucoup contribué a diffuser. A la méme époque I'Université de Californie
a Los Angeles (UCLA) bénéficiait des enseignements de Hassan El Nouty,
puis de Josette Bryson et de Aida Bamya. Cette derniére soutint en 1971 a
Londres (SOAS) I'une des premiéres théses portant a la fois sur la littérature
algérienne de langue frangaise et celle de langue arabe. Un peu plus tard Ga-
briel Asfar créa un programme & Princeton, Isaac Yétiv & Akron, Hedi Bou-
raoui 4 Toronto, Gilles Charpentier a Laval, Jacqueline Leiner et Bernard
Arésu a Seattle, Evelyne Accad 2 Champaign (Illinois), Mildred Mortimer
en Pennsylvanie, Anne Lippert a Northern Ohio, Georges Joyaux a Michigan
State University. Un réle important fut tenu aussi pendant longtemps par
Eric Sellin, qui créa a Philadelphie le CELFAN, et a publié longtemps sa
revue « CELFAN Studies ».

Le départ de ce dernier en Louisiane et le décés d’Antoine Naaman
devaient cependant marquer une période de recul aux Etats-Unis, coincidant

158



peut-étre avec la fin, 1a aussi, d’une période d’ «émergence ». « CELFAN
Studies » a cessé de paraitre *, et « Présence francophone », aprés une
période de grandes difficultés, a été repris & Worcester (MA) par Ambroise
Kom. Mais cette « éclipse » momentanée de ces deux lieux privilégiés pour
ces recherches, cependant qu’en littérature africaine la revue « Research
in African Literatures » (Ohio State University) s’imposait de plus en plus, a
coincidé avec un éclatement géographique de ces lieux de la recherche sur
les littératures francophones du Maghreb & travers tout le territoire
américain, accompagné par la délocalisation des congrés du CIEF *, qui se
tiennent a chaque fois dans des villes étrangéres différentes et développent
des ateliers de plus en plus nombreux sur ces littératures, permettant aux
chercheurs isolés de se rencontrer, puis de communiquer leurs travaux par
Internet, symbole s’il en est d’une délocalisation en laquelle on veut voir une
des marques de notre post-modernité.

Cette délocalisation, accompagnée par une perte quasi-générale de la
perspective « Littérature francophone », le plus souvent subordonnée aux
« Postcolonial studies », est somme toute comparable a la dispersion entre
universités qu’on observe en France ces derniéres années, méme si Paris 13
et Bordeaux 3 ont été longtemps des universités privilégiées pour les études
francophones : la plupart des universités frangaises, méme celles qui y furent
longtemps les plus réticentes, proposent maintenant des auteurs maghrébins
dans leurs programmes d’enseignement. Mais elle correspond également
avec un changement de perspective théorique. Les études francophones ont
toujours été marginales aux Etats-Unis, du moins dans une pleine
reconnaissance du fait littéraire. Et au Québec I'entreprise d’Antoine
Naaman s’appuyait sur une dynamique de militantisme francophone qui
apparait & présent quelque peu datée, méme si elle a beaucoup contribué a
I’émergence d’une reconnaissance universitaire de ces littératures. La
disparition relative de cette perspective d’engagement de 1’objet
« francophonie » pour lui-méme va de pair avec cette dispersion déja
signalée plus haut. Il n’y a plus de lieu privilégié de la francophonie outre-
atlantique, mais une pluralité d’universités dans lesquelles les littératures
francophones sont abordées, non pas pour elles-mémes, ni méme pour la
langue dont elles se servent, encore qu’elles constituent parfois un support
non-négligeable pour I’approche de cette derniére, mais dans le cadre de
perspectives plus socio-politiques que littéraires. Ce furent d’abord les

“  La revue est en train d’étre reprise cependant, semble-t-il, par Hédi Abdeljaouad,
Skidmore College, Saratoga Springs, New York.

* Pour la description et le calendrier de ces congrés, on pourra se reporter au site du CIEF :
http://www ucs.louisiana.edu/cief/

159



études féminines. Puis les études sur les minorités, percues essentiellement a
partir d’une géo-politique interne aux USA pour ces derniéres. Ces deux
perspectives toujours vivaces expliquent en partie le succés d’Assia Djebar,
a qui €taient consacrées pres d’un tiers des communications du colloque de
Toronto sur la littérature algérienne en 1999 ¥, et celui d’Azouz Begag *. 1l
faut dans ce contexte reconnaitre aux « Post-colonial studies », nées au début
des années *90, et dont la mode s’amplifie en ce moment, le mérite de
dépasser en partie ces approches subordonnant le littéraire au socio-
politique, pour aborder enfin les textes qui nous occupent dans une
perspective plus littéraire ¥,

Les pays de I’Est furent longtemps, avant I’écroulement du bloc
soviétique, un espace privilégié des études sur ces littératures. Mais on ne
sera pas étonné d’y découvrir que la perspective y fut presque exclusivement
celle d’un « engagement » tiers-mondiste assez stéréotypé. Parmi les
chercheurs soviétiques citons Victor Balachov, Irina Nikiforova, Svetlana
Projoguina ou Galina Djougachvili. Chez les soviétiques comme chez les
ameéricains, la distance semblait alors favoriser une sorte de globalisation
géographique africaine, liée 4 un tiers-mondisme ou & des mouvements
féministes trés ancrés dans les perspectives idéologiques de I'époque.
Depuis, les critiques plus rares redécouvrent 1’approche longtemps proscrite
de Bakhtine, et tentent une théorisation parfois intéressante *°.

Les universités d'Afrique noire francophone ont été longtemps, contre
toute logique, le parent pauvre de cette recherche sur les littératures
maghrébines, alors méme que des enseignements sur les littératures
africaines étaient dispensés dans certaines facultés du Maghreb. On croit voir
Ia un reste de dominance de l'ancienne « Métropole » sur le systéme
universitaire africain: 'université africaine la plus importante, mais aussi la
plus proche du systéme universitaire francais, celle de Dakar, a reproduit
ainsi pendant longtemps l'attitude quelque peu frileuse des universités fran-
caises face a la littérature maghrébine. Et si cette situation est en train de

47 Actes publiés en 2002 sous la direction de Charles Bonn, Najib Redouane et Yvette
Bénayoun-Szmidt : Algérie : Nouvelles écritures, Paris, L’Harmattan, 268 p.

% Un collogue Tui est méme entiérement consacré 4 Florida State University les 1-2 mars
2002. Voir le programme a I’adresse : http://www.fsu.edwEicffs/event-begag-prog.htm

¥ Surla réception américaine, on pourra consulter la communication de Winifred Woodhull,
Ecritures algériennes en Amérigue du Nord . dans les Actes déja cités du collogue de
Toronto, Algérie : nouvelles écritures, pp. 165-173.

" On citera entre autres la thése de I'ukrainien Vladimir Siline soutenue en 1999 & Paris-13
sur Le dialogisme dans le roman algérien, consultable en ligne & [’adresse :
http://www.limag.com/Theses/Siline.htm

160



changer en ce moment, c'est dans le contexte d'une volonté explicite de
rupture de la dépendance culturelle d'avec la France: l'introduction des
littératures maghrébines a Dakar se fait donc a travers des accords directs
avec des universités maghrébines. Dans les autres universités africaines
francophones, il faut signaler surtout des initiatives individuelles, comme
celle déja ancienne d'Isaac-Célestin Tchého *' a4 Yaoundé (Cameroun). Par
ailleurs, depuis quelques années le département de frangais de 1'Université de
Nouakchott (Mauritanie) développe cet enseignement auquel le prédestinait
en quelque sorte sa situation géographique, en paralléle avec celui de la lit-
térature africaine, introduisant de ce fait d'intéressantes perspectives
comparatistes. Ces derniéres sont également développées a 1'Ecole Normale
Supérieure de Bamako (Mali), ainsi qu'a Brazzaville, Libreville et Cotonou.

Cette dynamique africaine, mises a part quelques initiatives isolées, est
donc encore un phénomeéne récent. Mais il est intéressant de remarquer que,
si en Afrique aussi l'introduction des littératures maghrébines répond
souvent a une perspective idéologique, il s'agit I1a de s'inclure et de se trouver
soi-méme dans cette élaboration d'un espace littéraire décolonisé commun.
La différence exotique qui commandait certaines projections idéologiques
européennes ou américaines des années ‘70 est ainsi gommée, et une
véritable communication littéraire pourra ainsi se développer peut-étre dans
l'avenir.

Rappelons enfin que I’ Australie elle-méme connut dans les années ‘80 un
enseignement et des recherches sur les littératures du Maghreb, autour
d’Anne-Marie Nisbet et Jean Chaussivert, mais que cette expérience semble
a présent avoir fait long feu.

Les chercheurs européens non-frangais sont nombreux, méme si trés
souvent leurs travaux partent d’une optique trés sociologique, dans laquelle
les thémes de la femme ou de 1’émigré sont prédominants. Mais 13 aussi des
universités ont joué un temps un role moteur trés important, particuliérement
en Italie, en Allemagne et en Angleterre.

En Italie il y eut d’abord celle de Padoue, ot Giuliana Toso-Rodinis et
Majid El Houssi avaient constitué autour d'eux une équipe au dynamisme tel
qu'elle essaime depuis dans toute I'ltalie. Cette équipe s'est d'abord
manifestée par la publication d'importants recueils collectifs, Le rose del

*' Qui a soutenu en 1999 a I'Université Paris 13 une excellente thése sur Les paradigmes de
l'écriture dans dix romans maghrébins d'expression francaise des années ‘70 et ‘80,
consultable a ’adresse : http:/www.limag.com/Theses/Tcheho PDF.

161



deserto™® en 1978 et 1982, Il Banchetto magrebin053 en 1981, puis par
I'organisation en 1983 du plus important Congrés mondial des littératures de
langue frangaise™ tenu jusque 13, et dans lequel le Maghreb tenait la vedette
avec 26 communications sur un total de 63. Depuis, les équipes de recherche
sur les littératures francophones, et plus particuliérement maghrébines se
multiplient en Italie, par exemple a Naples, a Bologne, a Turin, a Palerme. Si
bien qu'en 1986 se tint a Catane un autre colloque essentiel, consacré cette
fois aux Littératures et civilisations des pays africains de langue francaise ,
dont l'organisatrice fut Maria-Teresa Puleio, fortement épaulée par I'équipe
de Padoue, et particuliérement Majid El Houssi. Le départ de ce dernier a
Ancéne devait cependant trés vite ralentir les activités de Padoue, et
accompagna la aussi une dissémination, liée également aux déplacements de
quelques personnes particuliérement convaincues, comme Anna-Maria
Mangia 4 Lecce, Rosalia Bivona a Palerme, et surtout Anna Zoppellari a
Trieste.

Cette prééminence de I'ltalie, et l'attention particuliére qui s'y manifeste
pour la littérarité des textes maghrébins, s'expliquent peut-étre par une dyna-
mique méditerranéenne. On s'étonne cependant de ne pas encore trouver
cette dynamique en Espagne, méme s’il faut y saluer surtout le trés beau
travail de Marta Segarra a Barcelone ”, ainsi que ceux d’Immaculada
Linares a Valence et plus récemment de Leonor Merino a Madrid.

D'autres pays d'Europe cependant s'intéressent depuis peu a ce domaine,
méme si c'est, comme le plus souvent en situation de commencement, a
partir d'un questionnement sociologique. 11 s'agit en I'occurrence pour la Bel-
gique, I'Allemagne et I'Angleterre, comme pour la France, des interrogations
que l'immigration conduit ces Sociétés a développer sur leur propre identité
actuelle, dont leur tradition littéraire apparait de plus en plus coupée. Pour la
Belgique, le colloque Ecritures et approches interculturelles™ organisé a
Bruxelles en 1987 par la «Ligue de I'Enseignement» et la «Société belge des
professeurs de frangais», semble avoir lancé un mouvement dans
I'enseignement secondaire, qui se développe parallelement au travail du pro-
fesseur Jacques Marx a I'ULB, cependant que le groupe des jeunes écrivains
de la « deuxiéme génération » d'immigrés maghrébins est de plus en plus
actif. L'Immigration est également le théme de prédilection de jeunes

* Bologna, Patron, 1978 et 1982.

* Padova, Francisci, 1981.

> Actes publiés par I'Université de Padoue en 1984.

¥ Signalons son étude essentielle sur la littérature féminine du Maghreb , Leur pesant de
poudre : romanciéres francophones du Maghreb, Paris, L' Harmattan, 1997.

¢ Bruxelles, Ligue de I'Enseignement.

"

162



chercheurs belges et allemands inscrits ou en cours d'inscription sous ma
direction, a Paris-13 puis a Lyon 2. Les uns et les autres s'intéressent au
« roman beur », alors qu'il y a quelques années des programmes comme
celui de Gerhard Schneider et Raimund Riitten a Francfort portaient sur la
guerre d'Algérie ou la décolonisation. Mais d'autres travaux littéraires se
développent en Allemagne, par exemple a Heidelberg autour d'Arnold
Rothe, Suzanne Heiler et Regina Keil, a Cologne autour de Lucette Heller, a
Wiirzburg avec Ernstpeter Ruhe. De 1992 a 1996 enfin I'Institut de
Romanistique de I'Université de Heidelberg a été associé avec le Centre
d'Etudes littéraires francophones et comparées de I'Université de Paris-Nord
dans un programme de recherches commun Procope, financé par la
Communauté Européenne, sur La littérature francophone du Maghreb et de
l'émigration maghrébine: I'Espace du texte et celui de sa réception . Dans le
cadre de ce programme un important colloque sur la littérature maghrébine
francophone a été organisé a Heidelberg en octobre 1993 7.

L'Angleterre enfin a développé depuis vingt ans des recherches qui
semblaient jusque la limitées a la SOAS (School for Oriental and African
Studies), o Robin Ostle a longtemps professé sur le roman arabe. Cette
institution continue & s'intéresser au roman maghrébin, par exemple dans les
recherches de Mme Abu-Haider, mais les autres facultés londoniennes se
tournent de plus en plus vers le Maghreb. Ce fut le cas a Kingston College
pour Colette Smith qui soutint sa thése sur les représentations littéraires de la
guerre d'Algérie, a University College pour Jill Taylor qui s'intéresse a
« langue et langage dans la littérature maghrébine », et surtout a
Polytechnics of Central London, devenue depuis University of Westminster,
ou Frangoise Little travaille sur la littérature féministe, et Ethel Tolansky sur
la poésie maghrébine depuis 1968, cependant que cette dynamique équipe
publie réguli¢rement un précieux « Bulletin of Francophone Africa ». Enfin,
Alec Hargreaves, avant d’étre nommé en 2001 & Florida State University, ol
il trouve enfin les moyens de son dynamisme, développait & Loughborough
un programme de recherches sur les écritures migrantes dont I’apport fut
fondamental.

Les pays du Nord enfin connaissent depuis une quinzaine d’années des
enseignements et des recherches tout a fait intéressants. Si dans les années
soixante-dix Marie-Alice Séférian faisait ceuvre de pionniére 4 Copenhague,
le relais a été pris a Oslo, avec une grande exigence qualitative, sous la

" Actes publiés en 1995 sous le titre Littérature maghrébine et littérature mondiale,
Wiirzburg, Kénigshausen & Nauman.

163



houlette de Karin Holter, mais aussi & Amsterdam, ol Ieme Van der Poel
développe depuis peu des enseignements novateurs.

LA BANALISATION UNIVERSITAIRE

Si donc 'université, particuliérement francaise, a longtemps hésité avant
de reconnaitre cet objet problématique que représente la littérature
maghrébine francophone, comme plus globalement peut-étre toutes les
littératures dites « émergentes », force est de constater qu’elle est passée par
des phases comparables a celles de la réception littéraire « en général » par
rapport a ces littératures. D’ailleurs tout le monde s’accorde pour dire que la
réception universitaire est un élément fondamental pour le mécanisme global
de I’énonciation de ces littératures. En ce qui concerne les littératures du
Maghreb, ne dit-on pas que leur « accompagnement » critique peut sembler
parfois plus important, en volume, que les textes sur lesquels il porte ? On se
trouve donc bien dans le domaine universitaire face a une « scénographie »
comparable a celle qu’on a pu observer avec « I’effet anthologique », et
qu’on observera plus bas avec « I’effet anthropologique » : plus qu’une
autre, une littérature « émergente » ou « mineure » s’énonce en dialogue
avec sa réception. Certains, comme Jean Déjeux, ne disaient-ils pas,
oralement, que des auteurs comme Khatibi ou Meddeb, tous deux
universitaires par ailleurs, écrivaient parfois en fonction de problématiques
posées plus souvent a I’université que chez les lecteurs « de base » ?
Quoiqu’il en soit I"université apparait bien ici comme une scéne privilégiée
pour ces littératures, et en tout cas comme un lieu de consécration
incontournable.

Mais cette scéne évolue. Si elle a d’abord développé une perception
anthropologique, conforme a la place grandissante en son sein des Sciences
Humaines a partir de la fin des années soixante, elle a été ensuite sensible
aux sirénes de la francophonie, ne serait-ce que parce que ces derniéres
faisaient miroiter des appuis politiques vite décevants... Ces deux premiéres
approches, on I’a vu, ont d’abord créé pour ces littératures quelques lieux-
scenes privilégiés, participant & la centralité de dires idéologiques forts.
Pourtant la fin du « tout idéologique », au moins dans les universités
frangaises et maghrébines, que vinrent conforter dans les années ‘80 un
développement de I’horreur en Algérie, mais aussi en Afrique, que les vieux
schémas idéologiques ne pouvaient plus expliquer, ainsi que l’arrivée
d’universitaires fuyant les pays touchés, ont permis depuis une vingtaine
d’années une dissémination, tant géographique que méthodologique, de la
lecture de ces textes. Le dialogue entre les textes et leur lecture devenait de

164



moins en moins un dialogue-mise en scéne entre les deux rives de la
Mediterranée. D’ailleurs la production littéraire issue de ce qu’on a appelé la
« deuxiéme génération de I’Immigration » ne venait-elle pas a point nommé
briser la bipolarisation spatiale indispensable & cette scénographie ? La
dissémination postmoderne, méme contenue aux Etats-Unis par de nouveaux
classements idéologiques comme les études féminines ou celles de diverses
minorités, introduisait la faille, le doute identitaire dans les deux péles
mémes de ce dialogue-scénographie qui devenait de ce fait de moins en
moins « post-colonial », en ce sens que I’entité « colonisateur » comme
I’entité « colonisé » devenaient des cadres vides, ou s’annulant eux-mémes
dans leurs propres contradictions internes. La scénographie postcoloniale
suppose un face a face d’identités aisément définissables. La dissémination
postmoderne se situe d’abord a I’intérieur méme de ces identités : le dire

identitaire se mord la queue !

SPECIALISATION ET DISSEMINATION EDITORIALES

Autre lieu privilégié de cette scénographie, 1’édition a connu une
€volution tout & fait comparable. Dés sa thése de 1965, la premiére sur Le
Roman maghrébin >, Abdelkébir Khatibi soulignait que les débuts de la
littérature maghrébine francophone dans les années cinquante s’appuyaient
en France comme au Maghreb sur des groupes d’intellectuels frangais qu’on
nommait alors « chrétiens de gauche », et dont les lieux d’expression
privilégiés étaient I’hebdomadaire « Témoignage chrétien », la revue
« Esprit » et les éditions du Seuil, puis que ces courants teintés de
« personnalisme » furent rejoints progressivement dans leur contestation du
colonialisme par une gauche de plus en plus large, ce qui fait que les éditions
du Seuil, longtemps pionniéres, furent progressivement rejointes par Plon
dés 1952 et Denoél en 1954, puis par Julliard en 1957, ainsi que par Maspéro
qui privilégiait cependant I’essai oule témoignage plus directement
idéologique, cependant que se développaient les hebdomadaires
anticolonialistes comme « L’Express », puis « France-Observateur », qui
deviendra « Le Nouvel Observateur », ou plus littéraires comme « Les
Lettres frangaises ». 11 y avait bien la une sorte de regroupement éditorial qui

*  Le roman maghrébin d'expression arabe et francaise depuis 1945, Paris, EPHE, sous la
direction d’Albert Memmi. La thése a été publiée en 1968 chez Maspéro, sous le titre Le
Roman maghrébin.

165



inscrivait les premiers textes maghrébins, méme si ce n’était pas leur propos
essentiel, dans une « mouvance » anticolonialiste.

Cette image a servi au début la diffusion, puis desservi la reconnaissance
littéraire de textes subordonnés par la réception a une fonction de
témoignage transparent, la ou les écrivains avaient cependant des visées
beaucoup plus littéraires. Elle a longtemps contribué a la réticence de
I’Université, traumatisée par la Guerre d’Algérie, a laquelle ces éditeurs
comme les écrivains qu’ils publiaient étaient attachés dans 1’opinion. Elle a
également retardé la reconnaissance de ces textes par les grands prix
littéraires, les cantonnant a des prix plus militants, qui ne « faisaient pas

vendre »...

Si la production maghrébine réelle, a partir des années ‘70, ne se place
plus depuis longtemps dans une perspective de revendication
anticolonialiste, elle n’en continuera pas moins, dans I’opinion, a étre
associée au souvenir de la guerre d’Algérie. Et par ailleurs la diversification
éditoriale n’y sera pas encore spectaculaire, les éditeurs, auxquels se joindra
bientdt L’Harmattan, cependant que des maisons d’édition nationales se
développent au Maghreb, restant majoritairement les mémes.

Les années ‘80 cependant vont radicalement changer la donne, et briser la
aussi la bipolarisation de la scénographie postcoloniale. Le Prix Goncourt
obtenu par Tahar Ben Jelloun pour La Nuit sacrée en 1987 demande donc a
étre analysé. En 1987, I'hégémonie de ce que j'appellerai le "tout
idéologique"” des années soixante-dix a fait long feu. Avatars du
postmodernisme diront certains ? Ou remords tardif de I'institution
littéraire ? Ce prix Goncourt obtenu par un écrivain qui a produit des textes
meilleurs que le roman primé peut étre également interprété alors comme le
signal que la reconnaissance d'un écrivain maghrébin n'est plus un scandale
politique, car la blessure de I'opinion frangaise par la mémoire indicible de la
guerre d'Algérie commence a s'estomper. Certes, les réactions de nombre de
téléspectateurs lors de la premiére diffusion vraiment médiatisée d'un grand
documentaire sur ce théme, La Guerre d'Algérie de Peter Baty en 1989, ont
fait s'interroger sur la difficulté qu'il y avait encore en France d'aborder
publiquement ce sujet tabou. Mais malgré leur nombre, les réactions
négatives émanérent déja d'une frange de société aisément délimitable,
cependant que I'écho de I'émission fut surtout le résultat des nombreuses
protestations, couronnées de succes, contre sa programmation a une heure de
faible écoute. Or peu d'années auparavant un reportage comparable tiré des

166



récits d'Yves Courriére avait connu un écho beaucoup moindre ™ : Ia
conscience collective frangaise entre ces deux émissions avait de toute
¢vidence connu une mutation, qui banalisait en quelque sorte la consécration
d'un écrivain maghrébin, mais signait peut-étre aussi la fin d'une seconde
dynamique événementielle dans la production de cette littérature. La
diffusion par FR3 les 4-5-6 mars 2002 de la série de Patrick Rotman sur la
guerre d’Algérie ®, et particuliérement le débat sur la torture qu’elle
entraina, furent la marque qu’un véritable débat pouvait enfin s’instaurer,
méme si le débat télévisé qui suivit, le 6 mars, était particuliérement
décevant, décalé par rapport & une opinion frangaise qui avait évolué et qui
attendait moins de conformisme. C’est bien de banalisation qu’il s’agit, non
pas au sens d’oubli : tout au contraire. Mais au sens ou découvrir la réalité de
I’horreur et s’interroger sur la responsabilité collective devient enfin
possible. Peut-tre aussi parce qu’on sait que cette horreur-la a été remplacée
en Algérie par une autre, qui « dédouane » en quelque sorte la conscience
collective francgaise ?

Alors qu'il aurait da stimuler la diffusion et la reconnaissance littéraire de
la littérature maghrébine, le prix Goncourt de Tahar Ben Jelloun, non
véritablement relayé par son bénéficiaire dont I'ceuvre postérieure a 1987
entre, on le verra, dans une longue période de titonnements, a donc consacré
au contraire I'émiettement de cette derniére. Mais aussi sa banalisation,
entrainant de cette littérature émergente une perception nouvelle, qui est
peut-€tre aussi la fin de son caractére « émergent ». Pourtant cette
banalisation n’entraine pas une diminution de la production : bien au
contraire les auteurs se multiplient, et avec eux les maisons d'édition. Mais la
fin du caractére « émergent » et de la réception problématique qu’il entraine
signifie également la fin du « monopole » de fait de certains éditeurs
« spécialisés » sur ce domaine : essentiellement des éditeurs pergus
longtemps comme militants, méme s’ils le sont de moins en moins. Si jusque
la la plupart des textes importants étaient publiés par Le Seuil, Denoél,
moins souvent Julliard et Plon, et parfois Sindbad (disparu depuis), sans
parler de L'Harmattan, on voit dans les années quatre-vingt-dix, non
seulement l'arrivée a cette littérature de nouveaux éditeurs, comme Actes
Sud, Stock, Grasset et méme Gallimard, mais une véritable dissémination
des textes, surtout ceux des nouveaux auteurs, chez des éditeurs de plus en

plus variés,

* le dois ces précisions a Benjamin Stora, dont on consultera avec profit de nombreuses
€ludes sur la question, et en particulier La Gangréne et l'oubli. La mémoire des années
algériennes, Paris, La Découverte, 1991.

®  Séric nommée « L ennemi intime ».

167



Cette dissémination, qui s'accompagne a la fois de la multiplication de
nouveaux auteurs parfois éphémeéres et du « voyage » éditorial de grands
auteurs comme Mohammed Dib, longtemps attaché aux éditions du Seuil,
mais passant d'un éditeur & l'autre depuis Les Terrasses d'Orsol (1985)°', me
semble révéler tout d'abord une perte de la perception d'une littérature
maghrébine en tant que dynamique collective politico-littéraire. Mais elle
révéle surtout que, le traumatisme de la guerre d’Algérie, une fois passé dans
I’opinion publique frangaise, le Maghreb ou I’immigration deviennent des
« sujets » littéraires parmi d’autres, méme si la polarisation sur I’actualité
toujours violente en Algérie commande & nouveau une lecture
« référentielle ».

Le témoignage sur la terreur du quotidien dans ce pays semble en effet
devenu depuis peu une sorte de parcours obligé pour les textes de nouveaux
auteurs algériens publiés en France, parmi lesquels on ne découvre que dans
un deuxiéme temps quelques auteurs pour leurs qualités littéraires. C'est le
cas par exemple pour le récent roman d'Abdelkader Djemai, 3/, rue de
l'digle 62, ou encore pour Rose d'abime 63, d'Aissa Khelladi. Par ailleurs
Yasmina Khadra, chez qui la distanciation littéraire de I'horreur qui en est
pourtant 'objet passe par le genre du roman policier, assez inhabituel dans la
littérature maghrébine d'avant 1990 *, est reconnu de fagon spectaculaire en
publiant en 1998 son quatriéme roman, Les Agneaux du Seigneur *, chez un
éditeur plus puissant que celui des trois premiers, Double Blanc et Morituri
en 1997, L'Automne des chiméres en 1998 %, parus pourtant l'année
précédente seulement.

Mais si cette terreur donne parfois des textes aussi forts que ceux qu'on-
vient de citer (et quelques autres), on assiste le plus souvent & une sorte de
double répétition amnésique : ces témoignages se ressemblent tous
désespérément, et chacun d'eux, sauf les meilleurs, semble oublier qu'il est
loin d'étre le premier. Certes, le vécu de I'horreur ne permet guére de se
poser une telle question. Par contre I'éditeur collant a l'actualité en publiant a

" L’ironie voulut que la fin du contrat de Mohammed Dib avec les éditions du Seuil a
coincidé avec I’abandon de la localisation algérienne de ses romans. L’intrigue de Habe!
(1977) est parisienne, et la série qu'amorce Les Terrasses d’Orsol en 1985 a pour espace
la Finlande. Or les premiers volumes de cette nouvelle série « délocalisée » furent publiés
par Sindbad, éditeur spécialisé en littérature arabe...

 Paris, Michalon, 1998.

% Paris, Seuil, 1998.

¢ Driss Chraibi I'a en partie redécouvert avec Une Enquéte au pays en 1981, avant d'y
consacrer sa longue et inégale série autour de I'Inspecteur Ali & partir de 1991.

& Paris, Julliard, 1998.

Paris, Baleine.

168



tout prix des témoignages dont la qualité littéraire ou la nouveauté ne sont
pas son souci premier fait preuve, par exemple dans les "Priére d'insérer",
d'une amnésie pour le moins inquiétante : il n'est presque jamais fait
référence ici a d'autres textes qui permettraient au lecteur de situer le livre
avant de l'acheter. La seule référence est bien le contexte politique duquel le
texte est présenté comme le reflet fidele, a travers un quotidien le moins
distancié possible. Et lorsque ce quotidien est celui d'une femme, l'autre
volet de ce qu'il faut bien appeler un voyeurisme du lecteur occidental est
également au rendez-vous. Or les témoignages de femmes, dans une
littérature ou elles étaient longtemps trés minoritaires, se sont soudain
multipliés au contact éditorial de I'horreur algérienne.

Si lI'on abandonne la polémique, on peut cependant interpréter cette
multiplication de témoignages, disséminés entre un grand nombre d'éditeurs
frangais, non seulement par cette attente événementielle que j'ai plusieurs
fois décrite ailleurs, mais comme un autre signe de cette banalisation
signalée ici : la mention de I'appartenance a une littérature maghrébine est
tout simplement effacée. Soit parce que ces textes sont ressentis plus comme
des documents que comme des ceuvres littéraires, méme si la couverture
porte souvent I'indication "Roman". Soit parce que la perception méme d'une
dynamique collective "Littérature maghrébine" n'est plus convoquée
systématiquement dés que l'actualité maghrébine ou émigrée sollicite la
lecture, comme elle I'était par exemple au début des années quatre-vingt
lorsque Tahar Ben Jelloun devint pour un temps, dans des journaux comme
« Le Monde », la « voix autorisée » pour parler de ces "sans voix" qu'étaient
encore les émigrés.

Et cette « banalisation » est bien, me semble-t-il, une marque significative
de la perte de la « scénographie postcoloniale » qui avait prévalu dans les
phases d’émergence de cette littérature. Le dialogue postcolonial en période
postmoderne s’éteint, faute de partenaires pergus comme tels.

QUELLE « SCENOGRAPHIE EXTERNE » ?

Si donc la « scénographie externe » que met & jour la théorie post-
coloniale s’est révélée particuliérement efficace dans les phases d’émergence
de la littérature maghrébine, dans un contexte de modernité a forte
connotation idéologique, la reléve des générations et ’entrée dans ce que
certains ont appelé « I’ére post-moderne » développe depuis la fin des
années ‘80 une géographie de ce champ littéraire toute autre, ol les
oppositions binaires semblent laisser la place au banal, mais aussi au

169



multiple. Banalisation et dissémination consécutive apparaissent bien de ce
fait les marques d’un changement d’époque, dont la théorie post-coloniale ne
semble pas véritablement tenir compte. Alors méme que cette approche des
textes littéraires se réclame de I’histoire, elle focalise sur une période de
I’histoire (colonisation suivie de décolonisation) et ses problématiques
essentiellement identitaires, dont la signification n’est plus actuelle. Du
moins dans le champ littéraire dont elle fait son objet d’étude. Elle gomme
donc I’historicité en s’en réclamant. Peut-étre parce que I’histoire de la
colonisation et de la décolonisation telles qu’elles concernent les littératures
émergentes qui nous préoccupent ici s’est développée dans un espace autre
que nord-américain ou australien ', et représentent pour ces espaces une
découverte récente a partir du moment ou elles ’appliquent enfin a 1’histoire
de leurs propres minorités internes ?

Quoiqu’il en soit cette théorie ne nous aura pas moins permis de
formaliser certains mécanismes de 1’émergence de littératures francophones
issues d’espaces géo-politiques anciennement colonisés par la Irance. La
bipolarisation identitaire qu’elle suppose me semble d’ailleurs beaucoup plus
s’appliquer a la décolonisation d’espaces dominés mais extérieurs au pays
colonisateur, qu’a des littératures comme celle jaillie depuis peu de
I’immigration maghrébine en France, dont I’espace culturel de référence ne
peut pas apparaitre comme une altérité représentable comme partenaire dans
cette « scénographie ». Cette observation me permet de ce fait également de
m’interroger sur le bien-fondé d’une approche qui traite de la méme manicre
la littérature de pays colonisés ou anciennement colonisés, et celle de
minorités s’affirmant sur le sol méme des grandes puissances « centrales ».
Certes, la reconnaissance des minorités et de leurs différences est
systématique dans les espaces anglo-saxons, alors que la problématique de
I’immigration en France est davantage celle de son intégration. Il n’en reste
pas moins que ’absence d’un référent géographique emblématique fait de
ces discours identitaires nouveaux des discours différents du discours
nationaliste algérien, par exemple, tel que [’analysait Fanon. Elle ameéne
donc a relire autrement cet « effet anthropologique » dans lequel Moura voit
un autre ¢lément de la « scénographie externe » des littératures francophones
approchées sous I’angle des « postcolonial studies », et que je propose quant
a4 moi d’examiner, dans un autre article, parmi les éléments de la
« scénographie interne », car si cet « effet » est indiscutablement inséparable

" Les auteurs du livre de référence sont tous trois australiens, et citent de nombreux
exemples littéraires australiens a ’appui de leur théorisation.

170



de la réception du texte littéraire, il n’en conditionne pas moins d’abord les
thémes, le contenu.

171



	Charles Bonn - Petit historique d'une recéption mouvementée du "postcolonial" au "post-moderne"?  

	Réception et théorie postcoloniale

	L'effet antologique, les manifestes et les reuves

	La réception universitaire, ou l'accompagnement théorique

	L'ère de la "Francophonie"

	Les premieres centres maghrébins

	Autres pays

	La banalisation universitaire

	Spécialisation et dissémination éditoriales

	Quelle "scénographie externe"?





